Sterben lernen heif3t leben lernen
Meditation nach Michele de Montaigne (1533-1592)
von Shanti R. Strauch

Obwohl uns die Medien tagtiglich in fast unertrdglicher Brutalitit mit dem Tod
konfrontieren, wollen die meisten Menschen den Tod, der sie personlich betrifft, nicht
wahrhaben und nicht an ihn erinnert werden. Die meisten leben dahin, als ob es den Tod
fiir sie nicht gébe, und wenn er plotzlich an sie herantritt, tiberféllt sie Kummer, Jammer,
Schmerz, Triibsal und Verzweiflung. Sie haben nicht beizeiten gelernt, auf den Tod zu
achten, der sich in den kleinen Dingen ihres Alltags vollzieht, sie sind nicht vertraut
geworden mit ihm, der alles Lebendige durchsetzt, ndhrt und befordert, sie sehen nicht,
dass der Tod die Kehrseite und Bedingung ist fiir jeden Neuanfang und jede Entfaltung.

Mag es auch tausend Wege geben, den Gefidhrdungen des Lebens vorzubeugen, ihnen
auszuweichen und ihnen zu entkommen - dem Tode kann keiner entrinnen. Der Tod ist
das einzige in unserem Leben, was absolut gewiss ist.

Friither hatte man ein unbefangeneres Verhiltnis zum Tod. Nicht ohne Grund legte man
damals den Friedhof mitten ins Dorf hinein und um die Kirche herum. Im alten Agypten
pflegte man auf dem Hohepunkt des Festmahls eine Leiche herumzutragen, damit man
zugleich mit den Freuden des Lebens seine Kiirze vor Augen hatte. War damit eine
Dampfung der Lebensfreude beabsichtigt? Keineswegs. Wenn uns die Kurzlebigkeit der
ohnehin seltenen Freuden bewusst ist, gehen wir achtsamer mit ihnen um und wissen sie
besser zu wiirdigen.

Zudem mag die Einsicht in die Vergédnglichkeit aller Sinnenlust unsere Sehnsucht nach
einem vollkommeneren Gliick ndhren. Unser ganzes Wesen strebt ja nach Freude, Genuss
und Erfiillung, und es wire gewiss eine Torheit, sich mit Dingen zu belasten, die die
Lebensqualitit herabmindern.

Das gemeine Volk kennt freilich nur die grobe Lust der Sinne und fiirchtet, sie im Tode
zu verlieren. Der edle Mensch weill um die subtilere Lust der Tugend, die in dem
Machtgefiihl gipfelt, das Rechte zu tun, selbst wenn es das Leben kosten sollte. Der Weise
aber genief3t die seltene Lust der vollkommenen inneren Freiheit, die mit der Verachtung
der Todesfurcht einhergeht.

Was eigentlich ist am Tode zu fiirchten? Entweder ist der Tod ein Ubergang zu neuer
Geburt, ein immer wieder zu durchlaufender Bahnpunkt des natiirlichen Kreislaufs, nach
dessen Gesetzen auf jeden Winter ein neuer Friihling folgt. Oder aber, falls unser Leben
einmalig sein sollte, wird es Tode verloschen wie eine Flamme, und mit ihm all unsere
Empfindungen und Befiirchtungen. Ist nicht die lebenslange Angst vor dem relativ kurzen
Augenblick des Ubergangs oder des Verldschens eine Torheit?

Was unser Leben beschwert und unfrei macht, ist nicht der Tod als solcher, sondern die
Angst vor dem Tode. Diese Angst wird umso grofer und tiefer sein, je mehr wir uns
weigern, den Tod als Bestandteil des Lebens zu akzeptieren.

Den Weisen aller Zeiten stand der Tod deutlich vor Augen. Sie iibten sich darin, ihn
noch schérfer zu sehen, ihn iiberall aufzuspiiren, ihn griindlich zu erforschen, um noch
tiefer mit ihm vertraut zu werden. Unmittelbarer noch als die Lehren der Weisen vermag
uns das Leben tiber den Tod zu belehren, wenn wir nur unsere Augen 6ffnen und unser
Herz empfanglich machen fiir die kostbaren Lektionen des Alltags.

Wie konnen wir dabei praktisch vorgehen? Wie ndhern wir uns dem Tode an, wie
erforschen wir ihn griindlich, wie werden wir immer vertrauter mit ithm, bis zuletzt alle



Angst vor dem Tode geschwunden ist und wir ithn willkommen heiflen konnen? Hierzu
einige Anregungen (Montaignes Gedanken sind im Folgenden entsprechend der
buddhistischen Ubungspraxis geordnet und mit Beispielen aus der Buddhalehre
angereichert):

1. Sich fiir den Tod zu interessieren beginnen, nachfragen, wenn man hort, dass jemand
gestorben ist, zu Beerdigungen gehen usw. Bewusster wahrnehmen, wie in der Natur alles
entsteht und vergeht, geboren wird, altert und stirbt.

2. Dariiber nachdenken, wie viele ausgezeichnete Menschen bereits gestorben sind, und
dass weder Vollkommenheit noch Macht noch Verdienst noch Reichtum noch Schonheit
noch irgendeine Tugend uns Sicherheit vor dem Tode bieten kann.

3. Sich erinnern, wie viele nahestehende Menschen, Angehorige und Freunde uns schon
vorausgegangen sind, und zugleich bedenken, dass wer stirbt, nie alleine stirbt, denn im
gleichen Augenblick sterben unzidhlige Lebewesen mit ihm. Alles Lebende ist eine grof3e
Schicksalsgemeinschatft.

4. Sich bildhaft vorzustellen versuchen, welche ungeheure Zahl von Lebewesen bereits
gestorben ist, gerade im Sterben begriffen ist und in Zukunft noch sterben wird. Wie grof3
wire wohl der Leichenhaufen?

5. Sich bewusst machen, wie kurz das Leben ist, wie viele Menschen bereits im
jugendlichen Alter dahingerafft wurden, und wie manche Lebewesen nur einen Tag lang
zu leben haben. Unser Leben gleicht einem Tautropfen in der Sonne.

6. Sich die Mdglichkeiten vor Augen halten, an denen man selber unversehens sterben
konnte, wie zahllose Krankheiten, Unfille, Krieg, Hungersnote, Seuchen, und
dergleichen.

7. Angesichts dessen, dass der Tod uns jederzeit treffen kann, unsere Beziehungen,
Geschifte und die kiinftige Hinterlassenschaft beizeiten ordnen, z.B. ein Testament
machen.

8. Ein Gefiihl von Dankbarkeit entwickeln dafiir, dass man unverdientermal3en immer
noch lebt. Jeder Lebenstag ist ein Geschenk.

9. Achtsam und klar bewusst sein Leben fithren. Gelassenheit gegeniiber den
Wechselfillen des Lebens bewahren. Sich in den Tugenden vervollkommnen.

10. Mit dem Tode immer intimer vertraut werden. Jede Stunde, jeder Schritt, jeder
Atemzug ist ein Stiick Abschiednehmen und Sterben, und zugleich ein Geborenwerden in
ein neues, junges Leben hinein. Das Dasein umfasst beides, Geburt und Tod, zu gleichen
Teilen. Bewusst sterben heifit bewusst leben.

Wenn die Todesstunde dann endlich kommt, wird der Vollendete frei von allen
Bindungen sein und nur noch sich selbst gehdren. Doch sollte uns nicht allzu sehr nach
hochster Vollkommenbheit geliisten. Den Weisen war es genug, auf dem Wege zu sein.

Man kénnte die Ubung auch dahin missverstehen, dass wir keine Bindungen mehr
eingehen und keine Aufgaben mehr tibernehmen sollten. Der Wert allen Lebens aber misst
sich am Gebrauch, den man von ihm macht. Das Gliick zu genieBen, gute Freunde zu
finden, fiir die Gemeinschaft zu arbeiten und inmitten des Alltags unsere innere Freiheit
zu erringen, all das bereichert unser Leben und steigert, miteinander wechselwirkend,
seinen Wert.

Aufgaben geben unserem Leben Orientierung und Sinn. Wir sollten uns aber in keine
Arbeit und auch in keine spirituelle Ubung derart verbeiBen, dass wir dariiber verzweifeln,
wenn wir sie unvollendet zuriicklassen miissen.



