
Sterben lernen heißt leben lernen
Meditation nach Michele de Montaigne (1533-1592)

von Shanti R. Strauch

Obwohl  uns  die  Medien  tagtäglich  in  fast  unerträglicher  Brutalität  mit  dem  Tod
konfrontieren, wollen die meisten Menschen den Tod, der sie persönlich betrifft,  nicht
wahrhaben und nicht an ihn erinnert werden. Die meisten leben dahin, als ob es den Tod
für sie nicht gäbe, und wenn er plötzlich an sie herantritt, überfällt sie Kummer, Jammer,
Schmerz, Trübsal und Verzweiflung. Sie haben nicht beizeiten gelernt, auf den Tod zu
achten,  der  sich in  den kleinen Dingen ihres  Alltags  vollzieht,  sie  sind nicht  vertraut
geworden mit ihm, der alles Lebendige durchsetzt, nährt und befördert, sie sehen nicht,
dass der Tod die Kehrseite und Bedingung ist für jeden Neuanfang und jede Entfaltung.

Mag es auch tausend Wege geben, den Gefährdungen des Lebens vorzubeugen, ihnen
auszuweichen und ihnen zu entkommen - dem Tode kann keiner entrinnen. Der Tod ist
das einzige in unserem Leben, was absolut gewiss ist. 

Früher hatte man ein unbefangeneres Verhältnis zum Tod. Nicht ohne Grund legte man
damals den Friedhof mitten ins Dorf hinein und um die Kirche herum.    Im alten Ägypten
pflegte man auf dem Höhepunkt des Festmahls eine Leiche herumzutragen, damit man
zugleich  mit  den  Freuden  des  Lebens  seine  Kürze  vor  Augen  hatte.  War  damit  eine
Dämpfung der Lebensfreude beabsichtigt? Keineswegs. Wenn uns die Kurzlebigkeit der
ohnehin seltenen Freuden bewusst ist, gehen wir achtsamer mit ihnen um und wissen sie
besser zu würdigen. 

Zudem mag die Einsicht in die Vergänglichkeit aller Sinnenlust unsere Sehnsucht nach
einem vollkommeneren Glück nähren. Unser ganzes Wesen strebt ja nach Freude, Genuss
und Erfüllung, und es wäre gewiss eine Torheit,  sich mit  Dingen zu belasten,  die die
Lebensqualität herabmindern.

Das gemeine Volk kennt freilich nur die grobe Lust der Sinne und fürchtet, sie im Tode
zu  verlieren.  Der  edle  Mensch  weiß  um  die  subtilere  Lust  der  Tugend,  die  in  dem
Machtgefühl gipfelt, das Rechte zu tun, selbst wenn es das Leben kosten sollte. Der Weise
aber genießt die seltene Lust der vollkommenen inneren Freiheit, die mit der Verachtung
der Todesfurcht einhergeht.

Was eigentlich ist am Tode zu fürchten? Entweder ist der Tod ein Übergang zu neuer
Geburt, ein immer wieder zu durchlaufender Bahnpunkt des natürlichen Kreislaufs, nach
dessen Gesetzen auf jeden Winter ein neuer Frühling folgt. Oder aber, falls unser Leben
einmalig sein sollte, wird es Tode verlöschen wie eine Flamme, und mit ihm all unsere
Empfindungen und Befürchtungen. Ist nicht die lebenslange Angst vor dem relativ kurzen
Augenblick des Übergangs oder des Verlöschens eine Torheit?

Was unser Leben beschwert und unfrei macht, ist nicht der Tod als solcher, sondern die
Angst vor dem Tode. Diese Angst wird umso größer und tiefer sein, je mehr wir uns
weigern, den Tod als Bestandteil des Lebens zu akzeptieren. 

Den Weisen aller Zeiten stand der Tod deutlich vor Augen. Sie übten sich darin, ihn
noch schärfer zu sehen, ihn überall aufzuspüren, ihn gründlich zu erforschen, um noch
tiefer mit ihm vertraut zu werden. Unmittelbarer noch als die Lehren der Weisen vermag
uns das Leben über den Tod zu belehren, wenn wir nur unsere Augen öffnen und unser
Herz empfänglich machen für die kostbaren Lektionen des Alltags.

Wie  können wir  dabei  praktisch  vorgehen?  Wie  nähern  wir  uns  dem Tode an,  wie
erforschen wir ihn gründlich, wie werden wir immer vertrauter mit ihm, bis zuletzt alle



Angst vor dem Tode geschwunden ist und wir ihn willkommen heißen können? Hierzu
einige  Anregungen  (Montaignes  Gedanken  sind  im  Folgenden  entsprechend  der
buddhistischen  Übungspraxis  geordnet  und  mit  Beispielen  aus  der  Buddhalehre
angereichert):

1. Sich für den Tod zu interessieren beginnen, nachfragen, wenn man hört, dass jemand
gestorben ist, zu Beerdigungen gehen usw. Bewusster wahrnehmen, wie in der Natur alles
entsteht und vergeht, geboren wird, altert und stirbt. 

2. Darüber nachdenken, wie viele ausgezeichnete Menschen bereits gestorben sind, und
dass weder Vollkommenheit noch Macht noch Verdienst noch Reichtum noch Schönheit
noch irgendeine Tugend uns Sicherheit vor dem Tode bieten kann.

3. Sich erinnern, wie viele nahestehende Menschen, Angehörige und Freunde uns schon
vorausgegangen sind, und zugleich bedenken, dass wer stirbt, nie alleine stirbt, denn im
gleichen Augenblick sterben unzählige Lebewesen mit ihm. Alles Lebende ist eine große
Schicksalsgemeinschaft.

4. Sich bildhaft vorzustellen versuchen, welche ungeheure Zahl von Lebewesen bereits
gestorben ist, gerade im Sterben begriffen ist und in Zukunft noch sterben wird. Wie groß
wäre wohl der Leichenhaufen?

5.  Sich  bewusst  machen,  wie  kurz  das  Leben  ist,  wie  viele  Menschen  bereits  im
jugendlichen Alter dahingerafft wurden, und wie manche Lebewesen nur einen Tag lang
zu leben haben. Unser Leben gleicht einem Tautropfen in der Sonne.

6. Sich die Möglichkeiten vor Augen halten, an denen man selber unversehens sterben
könnte,  wie  zahllose  Krankheiten,  Unfälle,  Krieg,  Hungersnöte,  Seuchen,  und
dergleichen.

7.  Angesichts  dessen,  dass  der  Tod uns  jederzeit  treffen kann,  unsere  Beziehungen,
Geschäfte  und  die  künftige  Hinterlassenschaft  beizeiten  ordnen,  z.B.  ein  Testament
machen.

8. Ein Gefühl von Dankbarkeit entwickeln dafür, dass man unverdientermaßen immer
noch lebt. Jeder Lebenstag ist ein Geschenk.

9.  Achtsam  und  klar  bewusst  sein  Leben  führen.  Gelassenheit  gegenüber  den
Wechselfällen des Lebens bewahren. Sich in den Tugenden vervollkommnen.

10.  Mit  dem Tode immer intimer vertraut  werden.  Jede Stunde,  jeder  Schritt,  jeder
Atemzug ist ein Stück Abschiednehmen und Sterben, und zugleich ein Geborenwerden in
ein neues, junges Leben hinein. Das Dasein umfasst beides, Geburt und Tod, zu gleichen
Teilen. Bewusst sterben heißt bewusst leben. 

Wenn  die  Todesstunde  dann  endlich  kommt,  wird  der  Vollendete  frei  von  allen
Bindungen sein und nur noch sich selbst gehören. Doch sollte uns nicht allzu sehr nach
höchster Vollkommenheit gelüsten. Den Weisen war es genug, auf dem Wege zu sein.

Man könnte  die  Übung auch dahin  missverstehen,  dass  wir  keine  Bindungen mehr
eingehen und keine Aufgaben mehr übernehmen sollten. Der Wert allen Lebens aber misst
sich am Gebrauch, den man von ihm macht. Das Glück zu genießen, gute Freunde zu
finden, für die Gemeinschaft zu arbeiten und inmitten des Alltags unsere innere Freiheit
zu erringen,  all  das  bereichert  unser  Leben und steigert,  miteinander  wechselwirkend,
seinen Wert. 

Aufgaben geben unserem Leben Orientierung und Sinn. Wir sollten uns aber in keine
Arbeit und auch in keine spirituelle Übung derart verbeißen, dass wir darüber verzweifeln,
wenn wir sie unvollendet zurücklassen müssen.


